«ci troviamo di fronte a una verita universale, che tutti siamo chiamati a

riconoscere, come condizione fondamentale affinché le nostre societa siano
veramente giuste, pacifiche, sane e alla fine autenticamente umane.



l.«(Dignitas  infinita) Una  dignita  infinita,
inalienabilmente fondata nel suo stesso essere, spetta a
clascuna persona umana, al di la d1 ogni circostanza € 1n
qualunque stato o situazione si trovi. Questo principio,
che ¢ pienamente riconoscibile anche dalla sola ragione,
s1 pone a fondamento del primato della persona umana ¢
della tutela de1 suo1r diritti. La Chiesa, alla luce della
Rivelazione, ribadisce e conferma im modo assoluto
questa dignita ontologica della persona umana, creata
ad 1mmagine ¢ somiglianza di Dio e redenta in Cristo
Gesu. Da questa verita trae le ragioni del suo impegno a
favore di coloro che sono piu deboli € meno dotati di
potere, 1sistendo sempre «sul primato della persona

umana ¢ sulla difesa della sua dignita al di 1a di ogni
cl1rcotanzayy




2. D1 tale dignita ontologica e del valore unico ed eminente di
ogni donna e di ogni uomo che esistono in questo mondo si €
resa autorevole eco la Dichiarazione universale dei diritti
dell’uvomo (10 dicembre 1948) da parte dell’Assemblea
Generale delle Naziont Unite. Nel fare memoria del 75°
anniversario di questo Documento, la Chiesa vede ’occasione
per proclamare nuovamente la propria convinzione che, creato
da Dio e redento da Cristo, ogni essere umano deve essere
riconosciuto € trattato con rispetto € con amore, proprio In
ragione della sua 1nalienabile dignita. I summenzionato
anniversario offre alla Chiesa anche 1’opportunita per chiarire
alcuni equivoci che sorgono spesso a riguardo della dignita
umana ¢ per affrontare alcune gravi e urgenti questioni
concrete ad essa collegate.



/. Sebbene ora esista un consenso piuttosto generale
sull’tmportanza ed anche sulla portata normativa della dignita e
del valore unico e trascendente di ognmi  essere
umano, I’espressione “dignita della persona umana” rischia
sovente di prestarsi a molt1 significatt ¢ dunque a possibili
equivoct € «contraddizioni che inducono a chiederci se davvero
I’eguale dignita di tutti gli essert umani [...] sia riconosciuta,
rispettata, protetta € promossa in ogni circostanza». Tutto questo
c1 porta a riconoscere la possibilita di una quadruplice distinzione
del concetto di dignita: dignita ontologica, dignita
morale, dignita sociale ed infine dignita esistenziale. 1l senso p1u
importante ¢ quello legato alla dignita ontologica che compete
alla persona 1n quanto tale per 1l solo fatto di esistere ¢ di essere
voluta, creata e amata da Dio. Questa dignita non puo mai essere
cancellata e resta valida al di 1a di ogni circostanza 1n cui 1

C‘11"\(Tf\]1 INNANACCONN YTaon1rca1 o fvrAxravro



Quando s1 parla di dignita morale c1 s1 riferisce, invece, all’esercizio
della liberta da parte della creatura umana. Quest’ultima, pur dotata di
coscienza, resta sempre aperta alla possibilita di agire contro di essa.
Facendo cosi, I’essere umano s1 comporta in un modo che “non ¢
degno” della sua natura di creatura amata da Dio e chiamata all’amore
degli altri. Ma questa possibilita esiste. Non solo. La storia c1 attesta che
I’esercizio della liberta contro la legge dell’amore rivelata dal Vangelo
puo raggiungere vette incalcolabili di male inferto agli altri. Quando
questo accade, ci si trova davanti a persone che sembrano aver perduto
ogni traccia di umanita, ogni traccia di dignita. Al riguardo, la
distinzione qui introdotta c1 aiuta a discernere proprio tra I’aspetto della
dignita morale che puo essere di fatto “perduta” e ’aspetto della dignita
ontologica che non puo mai essere annullata. Ed € proprio in ragione di
quest’ultima che s1 dovra con tutte le forze lavorare perché tutti coloro
che hanno compiuto 1l male possano ravvedersi e convertirsi



8. Restano ancora altre due accezioni possibili di dignita: sociale ed esistenziale.
Quando parliamo di dignita sociale ci riferiamo alle condizioni sotto le quali una
persona si trova a vivere. Nella poverta estrema, per esempio, quando non si danno
le condizioni minime perché una persona possa vivere secondo la sua dignita
ontologica, s1 dice che la vita di quella persona cosi povera ¢ una vita “indegna”.
Quest’espressione non indica 1n alcun modo un giudizio verso la persona, piuttosto
vuole evidenziare 1l fatto che la sua dignita inalienabile viene contradetta dalla
situazione nella quale ¢ costretta a vivere. L’ultima accezione ¢ quella di dignita
esistenziale. Sempre piu spesso s1 parla oggi di una vita “degna” e di una vita “non
degna”. E con tale indicazione ci si riferisce a situazioni proprio di tipo esistenziale:
per esempio, al caso di una persona che, pur non mancando apparentemente di nulla
di essenziale per vivere, per diverse ragioni fa fatica a vivere con pace, con gioia e
con speranza. In altre situazioni € la presenza di malattie gravi, di contesti familiari
violenti, di certe dipendenze patologiche e di altri disagi a spingere qualcuno a
sperimentare la propria condizione di vita come “indegna” di fronte alla percezione
di quella dignita ontologica che mai puo essere oscurata. Le distinzioni qui
introdotte, in ogni caso, non fanno altro che ricordare il valore 1nalienabile di quella
dignita ontologica radicata nell’essere stesso della persona umana e che sussiste al
di 1a di ogni circostanza.



9. Giova qui, infine, ricordare che la definizione classica della persona come
«sostanza individuale di natura razionale» esplicita i1l fondamento della sua
dignita. Infatti, in quanto “sostanza individuale”, la persona gode della dignita
ontologica (cio¢ a livello metafisico dell’essere stesso): essa € un soggetto
che, ricevendo da Dio I’esistenza, “sussiste”, vale a dire esercita 1’esistenza in
modo autonomo. La parola “razionale” comprende 1n realta tutte le capacita
di un essere umano: sia quella di conoscere € comprendere che quella di
volere, amare, scegliere desiderare. Il termine “razionale” comprende poi
anche tutte le capa01ta corporee intimamente collegate a quelle sopradette.
L’espressione “natura” indica le condizioni proprie dell’essere umano che
rendono possibili le varie operazioni ed esperienze che lo caratterizzano: la
natura ¢ 1l “principio dell’agire”. L’essere umano non crea la sua natura; la
possiede come un dono ricevuto e puo coltivare, sviluppare e arricchire le
proprie capacita. Nell’esercitare la propria liberta per coltivare le ricchezze
della propria natura, la persona umana si costruisce nel tempo. Anche se, a
causa di vari limiti o condizioni, non ¢ 1n grado di mettere in atto queste
capacita, la persona sussiste sempre come “sostanza individuale” con tutta la
sua 1nalienabile dignita. Questo si verifica, per esempio, in un bambino non
ancora nato, 1n una persona priva di sensi, In un anziano in agonia.



10. Gia nell’antichita classica si profila una prima intuizione a
riguardo della dignita umana, che procede da una prospettiva
sociale: ogni essere umano viene rivestito di una dignita
particolare, secondo 1l suo rango ed all’interno di un
determinato ordine. Dall’ambito sociale, la parola ¢ passata a
descrivere la differente dignita degli esser1 presenti nel cosmo.
In questa visione, tutti gli esser1 possiedono una loro “dignita”
propria, secondo la loro collocazione nell’armonia del tutto.
Certamente, alcune vette del pensiero antico 1niziano a
riconoscere un posto singolare all’essere umano, 1n quanto
dotato di ragione e quindi capace di assumers:i una
responsabilita riguardo a se stesso € agli altr1 esser1 nel mondo,
ma siamo ancora lontani da un pensiero capace di fondare 1l
rispetto della dignita di ogni persona umana, al di la di ogni
circostanza.



13. Lo sviluppo del pensiero cristiano ha poi stimolato e accompagnato 1
progressi della riflessione umana sul tema della dignita. L’antropolo%ia
cristiana classica, basata sulla grande tradizione dei Padri della Chiesa, ha
messo 1n rilievo la dottrina dell’essere umano creato ad immagine e
somiglianza di Dio ed 1l suo ruolo singolare nella creazione. Il pensiero
cristiano medievale, vagliando criticamente 1’eredita del pensiero filosofico
antico, ¢ pervenuto ad una sintesi della nozione di persona, riconoscendo 1l
fondamento metafisico della sua dignita, come attestano le seguenti parole di
san Tommaso d’Aquino: «la persona significa quanto di piu nobile ¢’¢ n
tutto 1’universo, cioe¢ 1l sussistente di natura razionale». Tale dignita
ontologica, nella sua manifestazione privilegiata attraverso 1l libero agire
umano, ¢ stata polr messa 1in risalto soprattutto dall’'umanesimo cristiano del
Rinascimento. Anche nella visione di pensatori moderni, quali Cartesio e
Kant, che pure hanno messo in discussione alcuni dei fondamenti
dell’antropologia cristiana tradizionale, s1 possono avvertire con forza echi
della Rivelazione. Sulla base di alcune riflessioni filosofiche piu recenti circa
lo statuto della soggettivita teoretica e pratica, la riflessione cristiana ¢
arrivata poi a sottolineare ancor piu lo spessore del concetto di dignita,
rag{glungendo una prospettiva originale, come ad esempio 1l gersonahsmq, nel
XX secolo. Tale prospettiva non solo riprende la questione della soggettivita,
ma la approfondisce nella direzione dell’intersoggettivita e delle relazioni che
legano tra loro le persone umane. Anche la proposta antropologica cristiana
contemporanea si € arricchita del pensiero proveniente da quest’ultima

X711 M\ N A



14. A1 nostri giorni, 1l termine “dignita” viene utilizzato prevalentemente per
sottolineare 1l carattere unico della persona umana, incommensurabile rispetto
agli altr1 esser1 dell’universo. In questo orizzonte, s1 comprende 11 modo 1n cui
viene usato 1l termine dignita nella Dichiarazione delle Naziont Unite del
1948, ove s1 parla «della dignita inerente a tutti 1 membri1 della famigla
umana ¢ dei1 loro diritti, uguali ed inalienabili». Solo questo carattere
inalienabile della dignita umana consente di poter parlare dei diritt
dell’uomo.

15. Per chiarire meglio il concetto di dignita, ¢ importante segnalare che la
dignita non viene concessa alla persona da altri esseri umani, a partire da
determinate sue doti e qualita, in modo che potrebbe essere eventualmente
ritirata. Se la dignita fosse concessa alla persona da altri essert umani, allora
essa s1 darebbe 1n modo condizionato e alienabile, e lo stesso significato di
dignita (per quanto meritevole di grande rlspetto) rimarrebbe esposto al
rischio di essere abolito. In realta, la dignita ¢ mtrinseca alla persona, non
conferita a posteriori, previa ad ogni riconoscimento € non pud essere
perduta. Di conseguenza, tutti gli essert umani possiedono la medesima ed
intrinseca dignita, indipendentemente dal fatto che siano in grado o meno di
esprimerla adeguatamente.



